
Cercle Richard Wagner Nice Côte d’Azur 

16 janvier 2026, Bibliothèque Romain Gary, Nice  

« Beethoven, ce sourd entendu par Wagner », conférence de Bernard Songy 

 

Résumé de la conférence :  

Wagner et Beethoven ou plutôt Beethoven puis Wagner … 

Le propos débute en rappelant qui était Beethoven, les étapes de sa vie, ses œuvres, la figure 

mythique qu'il a été, et bien sûr sa surdité, ce qu'on en sait sur le plan médical, mais surtout 

comment Beethoven l'a vécue et comment Wagner l’a perçue. 

Il se poursuit en montrant comment Beethoven a façonné la personnalité du jeune Wagner et 

a guidé ses premiers pas de musicien. 

Ce qui amène à enchainer sur l'analyse que fait Wagner de l'œuvre de Beethoven et son 

évolution, l'apogée de la musique instrumentale dans les 7e et 8e symphonies, puis 

l'introduction de la voix dans la 9e symphonie. Cela conduit tout naturellement à décrire les 

conceptions développées par Wagner : das Gesamstkunstwerk, l’œuvre d’art totale avec la 

musique comme narrateur du drame, l’utilisation des leitmotivs et la transformation continue, 

et à montrer comment ces caractéristiques wagnériennes sont en partie l’héritage de 

Beethoven. 

À l'opposé de la musique dite pure, que Wagner juge superficielle, la musique vraie vient de 

l'intimité même du cerveau. Pour Wagner, c'est la surdité de Beethoven, qui en le protégeant 

de l'extérieur a permis à son génie musical de s'exprimer. La 9e Symphonie, composée en 1824 

et le 14e quatuor en ut dièse mineur composé en 1826 en sont des illustrations éclatantes. 

Wagner revendique clairement la filiation de Beethoven, qui fut pour lui à la fois une révélation, 

un inspirateur et un modèle. 

Les exemples musicaux choisis illustrent le propos et renforcent l’argumentaire : transcription 

pour piano de la 9e symphonie ; symphonie en ut majeur de Wagner (2e mouvement) ;  1er 

mouvement de la 5e symphonie, préfigurant les  leitmotivs et  la transformation thématique; 

4e mouvement de la 7e symphonie, l’apogée de la musique instrumentale ; quatuor n 14, 

l’illustration de sa vie intérieure ; 9e symphonie avec chœurs, un monument universel. 

  



Ludwig van Beethoven nait à Bonn en 1770. Il débute sa carrière comme pianiste virtuose puis 

devient l'élève de Haydn à Vienne. C'est un compositeur relativement tardif, car ses premières 

œuvres sont écrites à presque 30 ans, alors qu'il est déjà touché par les premiers symptômes 

de sa surdité. Nous y reviendrons.  Le compositeur meurt à Vienne en 1827, à l'âge de 57 ans. 

Il va vite devenir une figure mythique : son combat contre la surdité et son indépendance face 

aux mécènes vont faire de lui une icône politique, morale et esthétique, incarnant la liberté 

individuelle, le nationalisme allemand et le génie créateur : sa musique dépasse en effet le 

simple divertissement et exprime une lutte, une humanité et une spiritualité. Ses grandes 

symphonies incarnent ces valeurs, qu'il s'agisse de la 3e, l'héroïque, de la 5e, la victoire sur le 

destin, de la 6e, l’innocence de l'humanité ou de la 9e, un hymne universel et intemporel à la 

fraternité.  

Dans le programme, la conférence est intitulée « Beethoven, ce sourd entendu par 

Wagner ? ».  Les premiers symptômes de la surdité ont touché Beethoven à l'âge de 26 ans 

alors qu'il débutait à peine sa carrière de compositeur. Cette surdité est devenue à peu près 

totale à l'âge de 50 ans. Elle s'accompagnait de sifflements et de bourdonnements ainsi que 

de violents maux de tête. Paradoxalement c'est alors qu'il était devenu sourd que Beethoven 

a produit ses plus grandes œuvres. Il est probable que cette surdité soit due à une maladie de 

Paget. Cette maladie osseuse se caractérise par un important épaississement localisé de pièces 

osseuses, comprimant les structures de voisinage. L'atteinte du crâne est une des atteintes les 

plus fréquentes de cette maladie et peut conduire à une compression progressive des nerfs 

auditifs. Beethoven présentait des particularités physiques compatibles avec la maladie de 

Paget : augmentation de taille de la tête, front proéminent, impossibilité de mettre son 

chapeau en vieillissant. De plus, son autopsie réalisée sous la direction du professeur Wagner 

( !) décrit une déformation du crâne qui est très épaissi et dense avec des nerfs auditifs 

atrophiés. On relie souvent la 5e symphonie à la surdité du compositeur. En effet, le motif 

initial avec ses 4 notes est souvent interprété comme le destin qui frappe à la porte. 

L’acouphène grave dont il se plaignait est illustré de manière saisissante par les timbales lors 

de la transition du 3e au 4e mouvement de cette même symphonie ainsi que dans le final de 

la 8e. Beethoven ne perdait cependant pas son humour : dirigeant en personne la 7e 

symphonie en 1813 comme on lui demandait s'il entendait bien tous les détails il répondit : 

« j'entends bien la grosse caisse ». Pour la petite histoire, les cornets acoustiques qu'il portait 

avaient été confectionnés par son ami Malzel, qui inventa plus tard le métronome. Pour 

Wagner, c'est la surdité de Beethoven qui a fait de lui un grand compositeur, en l'isolant du 

monde extérieur et en lui permettant d'entendre les sons les plus purs, ceux qui appartiennent 

à son monde intérieur : « C’est dans le silence de sa surdité que Beethoven entendit les sons 

les plus purs, ceux qui n'appartiennent plus au monde extérieur mais au monde intérieur ». 

Parlons maintenant du jeune Wagner. Le jeune Richard Wagner a 14 ans lorsqu’il apprend la 

mort de Beethoven. L'année suivante, il entend au Gewandhaus de Leipzig la 7e puis la 5e et 

enfin la 9e symphonie. Enthousiasmé, il commence à étudier l'harmonie et la composition seul 

puis auprès de Gottlieb Müller, musicien de l’orchestre de Leipzig. C'est en copiant 



consciencieusement les partitions de compositeurs classiques qu'il poursuit son éducation 

musicale, et à partir de 1829 il s'immerge complètement dans les partitions de Beethoven. 

Heinrich Dorn, Kapellmeister du théâtre de Leipzig a écrit qu'il doutait qu'il eût existé à 

n'importe quelle autre époque un jeune homme qui fut aussi familier avec les œuvres de 

Beethoven que Wagner. Arrêtons-nous un peu sur ce qu’écrit dans son autobiographie Richard 

Wagner sur la découverte de la partition de la 9e symphonie et la transcription pour piano qu'il 

en a effectué : « La 9e symphonie de Beethoven devint le but mystique de toutes mes pensées 

…  l'opinion répandue était que Beethoven l'avait composé alors qu'il était déjà à moitié fou ; 

on la considérait comme le summum du fantastique et de l’incompréhensible… je fus 

irrésistiblement attiré par les longues quintes pures qui ouvrent la première phrase… la 

première chose à faire fut donc de m'approprier la partition par un laborieux travail de copie… 

je me souviens de l'impression étrange qui s'empara de mes nerfs à vif comme si j'avais vu un 

fantôme… la symphonie n'avait pas encore été arrangée pour piano à cette époque ; je 

composais une partie complète pour piano solo et j'envoyais mon travail à l'éditeur de partition 

Schott ; je reçus comme rémunération la partition de la grande Missa Solemnis en ré majeur 

que j'acceptais avec grand plaisir. » Je vous propose d'en écouter un court extrait.  

Complètement sous l'influence de Beethoven, Wagner compose à seulement 19 ans une 

symphonie en ut majeur. On l'appelle souvent « la symphonie perdue », car Wagner avait 

envoyé le manuscrit à Felix Mendelsohn, lequel ne lui avait pas répondu. En 1877, Wagner 

réussit grâce à son ami Wilhelm Tappert à reconstituer le manuscrit perdu et put ainsi l'offrir 

à Cosima pour son anniversaire lors de leur dernier Noël, à Venise, le 24 décembre 1882. Je 

vous en avais déjà parlé lors de ma conférence sur Wagner à Venise. Quelques jours plus tard, 

Wagner écrivait que le 2e mouvement de cette symphonie, l'andante, n'aurait assurément 

jamais vu le jour sans le 2e mouvement de la 5e symphonie et le 2e mouvement de la 7e 

symphonie. Je vous propose d'écouter et comparer de courts extraits des 2e mouvement de 

ces 3 œuvres.    

En 1840, Wagner publie une courte nouvelle intitulée « une visite à Beethoven » qui met en 

scène une rencontre fictive entre un jeune musicien et Beethoven quelques années avant sa 

mort. Beethoven est malade, sourd, retiré du monde. Il va jouer au piano un passage de la 9e 

symphonie en expliquant à son visiteur que la musique instrumentale est arrivée à sa limite. Il 

ajoute : « la musique seule ne suffit plus ; elle exige la voix humaine pour accomplir ce qu'elle 

annonce depuis si longtemps. » Et Beethoven d'ajouter : « mais cela je n'ai fait que l'indiquer 

; d'autres devront l'accomplir. » Le jeune visiteur conclut en disant avoir eu l’impression qu’il 

me confiait un secret destiné à l'avenir, un legs qui dépassait sa propre œuvre. Wagner, qui 

n’est autre que le double du jeune visiteur fictif, se positionne ainsi implicitement, dès 1840, 

comme l’héritier appelé à poursuivre l’œuvre. 

Wagner était aussi un chef d'orchestre qui a maintes fois dirigé la 9e symphonie et lui a donné 

une place toute particulière à Bayreuth. C’est à Dresde qu’il la dirige pour la première fois en 

1846 ; c’est la 9e symphonie qu'il dirige au théâtre des Margraves pour la pose de la première 

pierre du Festspielhaus à Bayreuth, en 1872, ; C'est encore la 9e qu’il dirige pour l'inauguration 

du Festspielhaus en 1876, lors du premier festival de Bayreuth où est créé l'anneau des 



Nibelungen ; c'est encore la 9e symphonie qui sera jouée, dirigée par Wilhem Furtwängler, en 

1951 pour la réouverture du festival.     

Wagner a beaucoup écrit sur Beethoven et l’influence de ses prédécesseurs Bach, Haydn et 

Mozart. Wagner considère Jean-Sébastien Bach, qu'il qualifie de maître merveilleux de la 

fugue, comme le véritable maître de Beethoven. Wagner n'est pas tendre avec Haydn ; s’il le 

considère comme le créateur de la mélodie rythmique, il souligne son manque d'imagination, 

le qualifie même de « vieillard de naissance » et lui reproche de n'avoir été qu'un serviteur à 

la solde des princes qui l'employaient.   Il souligne que, bien qu'ayant été son élève, Beethoven 

ne voulait à aucun prix se reconnaître disciple d'Haydn. Quant à Mozart, il a certes développé 

les ressources infinies de l'harmonie mais n'est pas parvenu à s'affranchir des limites de la 

forme sonate ; à la différence de Haydn, il n'accepta pas de rester le serviteur d'un prince, et 

de ce fait dut se soumettre à l'approbation du public ; il devait trouver chaque jour quelque 

chose de nouveau pour amuser le public, entraînant,  - je cite -  « rapidité dans la conception 

et l'exécution, suivant la routine appropriée ». Beethoven va opérer la synthèse de ses 2 

prédécesseurs en créant la mélodie harmonique, en démultipliant les possibilités expressives 

de la musique instrumentale et en faisant d'elle un art autonome. De plus, moins attiré par le 

confort que ses prédécesseurs, il subissait moins la nécessité de fournir des travaux rapides et 

superficiels et de faire des concessions au goût du jour. Il a ainsi émancipé la mélodie de 

l'influence de la mode et du goût changeant et l'a élevé à un type éternel. Il a porté avec ses 

symphonies l'art instrumental à son apogée. Le final de la 7e symphonie est probablement le 

point culminant de cette évolution. Je vous propose d'en écouter le dernier mouvement, sous 

la direction de Toscanini, à New York, en 1936.  Ça craque un peu mais c'est un enregistrement 

de référence. Certains critiques lui font toutefois le reproche d'avoir un tempo un peu rapide.  

Avec la 9e symphonie, on va assister au saut extraordinaire de la musique instrumentale dans 

la musique vocale : pour Wagner, la 9e symphonie représente l'instant où la musique, par sa 

propre nécessité, appelle la parole ; l'insuffisance du développement purement instrumental 

pour exprimer l'idée humaine nécessite d'introduire le chant; La musique ne peut en effet 

trouver sa pleine vérité que dans le drame ; celui-ci devait reprendre la mission que la 

symphonie avait menée à son accomplissement ;  la fusion de la poésie et de la musique 

ouvrait ainsi la voie  à l'œuvre d'art de l’avenir.        

Justement, c’est quoi cette « Gesamtkunstwerk », œuvre d’art totale théorisée par Wagner ? 

Inspirée de la tragédie grecque antique, elle unit la musique, la poésie et la scène théâtrale. 

Wagner rédigeait lui-même ses livrets avec beaucoup de soin. La musique devient inséparable 

du drame. Elle vaut pour son intégration dans l'action et non pour elle-même. En fait, 

l'orchestre va remplacer le chœur antique en se faisant commentateur de l'action par le jeu 

des leitmotivs. Ce terme n'est pas de Wagner. Il préférait parler de « Grundthema », qu'on 

peut traduire par thème fondamental ou motif fondamental. Ce ne sont pas des « panneaux 

indicateurs » comme certains ont pu le dire, mais des motifs malléables selon ce qu'ils veulent 

exprimer. Ils peuvent être montants puis descendants, changer de tonalité, changer de 

rythme, se transformer… ils permettent à l'orchestre de jouer le rôle de narrateur qui était 



dévolu au chœur dans la tragédie antique. Ils évoquent une idée dramatique, un personnage, 

un objet, une idée morale ; ils sont parfois employés pour suggérer quelque chose qui n'est 

pas dit dans le texte. Un personnage ou une idée peuvent être associés à plusieurs motifs. Une 

autre caractéristique de cette œuvre d'art totale est la transformation continue, ambition de 

Wagner d'intégrer la musique et les voix dans une continuité absolue, sans transition voyante 

d'une séquence à l'autre, ce qui marque une rupture par rapport aux opéras qui existaient 

jusque-là ou même par rapport aux opéras contemporains, je pense à Verdi. Dans un courrier 

à Mathilde Wesendonk il détaille l'art de la transition, subtil et profond, en soulignant son 

caractère profondément novateur.  

Et ces caractéristiques de l’œuvre d’art wagnérienne sont en partie un héritage beethovenien :  

- Beethoven transforme l'orchestre classique en un orchestre dramatique : ainsi 

l'orchestre de la 5e ou de la 9e raconte un drame intérieur  

- Beethoven montre dans la 5e symphonie comment 4 notes peuvent structurer tout un 

édifice dramatique. Il utilise la transformation thématique : un motif évolue, change de 

caractère, se développe, préfigurant les leitmotivs 

- Dans la 9e on assiste déjà à une logique de transformation continue 

- Beethoven donne à sa musique une dimension morale et philosophique : la lutte (3e, 

5e) l'innocence (6e) la rédemption (7e, 8e) l'humanité (9e) 

- ce que Beethoven initie dans l'orchestre, Wagner le théâtralise dans ses opéras 

- Wagner se voit comme celui qui a accompli la promesse beethovénienne : dépasser la 

symphonie pour parvenir au drame musical total où musique, texte et scène se fondent 

en un récit unique avec l'orchestre comme narrateur. 

 

Ecoutons pour illustrer ce propos les premières notes du 1er mouvement de la 5éme 

symphonie sous la direction de Herbert von Karajan avec l’orchestre philarmonique de Vienne 

en 1948 

Beethoven est à la source d’un tournant majeur dans la musique.  « Depuis Beethoven, la 

musique ne peut plus se contenter d'être belle ; elle doit être vraie. »  On aborde là l'opposition 

de 2 visions de la musique : d'un côté la vision d'une musique dite « pure » ou absolue – 

« aimable » disait Wagner ! - qui est une fin en soi et de l'autre celle d'une musique parfois 

dite « à programme » où la musique n’est qu’un moyen au service du drame, selon le modèle 

de la tragédie grecque. 

Et on en vient à la théorisation de la création musicale par Wagner. S'appuyant sur les théories 

du philosophe Schopenhauer, il considère que la création musicale ne peut avoir son origine 

que dans l'intimité de notre être, dans notre conscience intérieure. Une analogie avec la 

genèse des rêves illustre ce propos : à l'état de veille, les impressions du monde extérieur 

rencontrent les organes des sens et pénètrent le cerveau du dehors au-dedans. Lors du 

sommeil, c'est l'inverse : les impressions intérieures, les rêves, vont faire le chemin inverse et 

en quelque sorte traverser le cerveau du dedans au dehors pour s’extérioriser. Le cri est le 

moyen d'extériorisation le plus naturel. Ce peut être un cri de détresse, de douleur ou de joie. 



Il en va ainsi du cri d’angoisse de l’homme lorsqu’il s’éveille soudain d’un profond sommeil 

après un rêve oppressant. 

Le cri est lui-même à l'origine de la musique. Ce cri est intelligible à quiconque le perçoit : nous 

comprenons immédiatement sans l'intermédiaire d'aucun concept ce que nous dit un cri de 

détresse, de douleur ou de joie. Il cite en exemple l'appel plaintif et rauque d’un gondolier à 

Venise ou la mélopée aigüe et joyeuse d’un bouvier dans la montagne suisse. La langue du 

musicien va du cri d’effroi jusqu'aux harmonies les plus douces. L'harmonie qui n'appartient ni 

au temps ni à l'espace constitue l'élément essentiel de la musique mais le musicien va devoir 

utiliser le rythme pour entrer en relation avec le monde extérieur. Sans le rythme, la musique 

ne nous serait pas perceptible. En résumé, la création musicale vient du cerveau intérieur ; 

l’harmonie est l'élément essentiel de la musique ; le rythme est le moyen de l’exprimer ; la 

voix permet de franchir une étape supplémentaire ; la musique parle une langue 

immédiatement compréhensible pour chacun et ne nécessitant pas l'intermédiaire de 

concepts, ce qui la différencie des autres arts, plastiques en particulier. 

La surdité de Beethoven, en le protégeant du monde extérieur, lui a permis de se concentrer 

sur son monde intérieur et d'en exprimer le meilleur. Un très bon exemple en est le 14e 

quatuor en ut dièse mineur composé en 1826, moins d'un an avant la mort du compositeur. 

Pour Wagner, il décrit une pure journée de la vie intérieure de Beethoven. Je vous propose 

d'écouter le 7e mouvement de ce quatuor, un allegro, après avoir entendu la lecture qu'en 

faisait Wagner : « Un éclair le tire de sa méditation; il s'éveille et joue maintenant sur le violon 

un air de danse comme jamais le monde n'en a encore entendu; c'est la danse du monde lui-

même: plaisir sauvage, plainte douloureuse, extase d'amour, suprême joie, gémissements, 

furie, volupté et souffrance ; des éclairs sillonnent l’air, le tonnerre gronde; et au-dessus de tout, 

le formidable ménétrier qui force et dompte tout,  fier et sûr à travers les tourbillons, nous 

conduit à l'abîme; il sourit sur lui-même car pour lui, cet enchantement n'était pourtant qu'un 

jeu. » 

Alors, Beethoven, ce sourd, a-t-il été entendu par Wagner ? Assurément oui ! 

Wagner revendique clairement la filiation de Beethoven, qui fut pour lui à la fois une 

révélation, un inspirateur et un modèle : 

- La révélation : « je n'ai jamais connu de plus profond bouleversement que celui que 

m'a causé Beethoven. ».  

- L’inspirateur : « Lorsque je contemple la symphonie héroïque je vois non seulement 

une révolution musicale, mais un acte moral, un acte qui m'oblige à repenser la mission 

de l'art. »  

- Le modèle : « Beethoven fût pour moi l'unique modèle ; je n'ai jamais voulu être que 

son continuateur. »  

- La filiation revendiquée : « je m'efforce d'aller où Beethoven s'est arrêté, non pour le 

dépasser, mais pour accomplir ce que lui-même indiquait déjà. » 

 



Je vous ai beaucoup parlé de la 9e symphonie qui pour Wagner constitue un tournant majeur 

dans l'histoire de la musique, qui illustre sa théorie du monde intérieur et qui préfigure l'œuvre 

d'art totale, avec le saut « extraordinaire » de la musique instrumentale dans la musique 

vocale. Avec une dimension philosophique telle que rapportée par Wagner : « Face à 

l'expression du monde sous son jour le plus sombre, face à la folie du désespoir, il crie, comme 

en l'angoisse d'un homme qui s'éveille d'un terrible rêve, des paroles véritablement exprimées 

dont le sens est :  l'homme est pourtant bon ! ». Je vous propose donc pour terminer cette 

conférence d’en écouter le 4éme mouvement avec chœurs, d’après le poème de Friedrich 

Schiller écrit en 1785, « l’ode à la joie », hymne à la fraternité humaine, dans la version dirigée 

par Wilhem Furtwängler donnée à Bayreuth en 1951 pour la réouverture du Festival. 


